MIS APUNTES SOBRE LA PELICULA NEFARIOUS

Reflexiones teoldgicas, biblicas y pastorales a partir del cineforo ESAE
por Didcono Bernardo Vanegas

1. Introduccién personal

La primera vez que vi Nefarious no la recibi como una simple pelicula de suspenso, sino
como una pardbola incomoda sobre el misterio del mal. No se trata de una cinta de
“terror religioso” con efectos especiales, crucifijos volando y cabezas que giran, sino de
algo mucho mas inquietante: un didlogo prolongado entre un psiquiatra ateo y un
condenado a muerte poseido por un demonio. Toda la accidn sucede, practicamente, en
una sala de interrogatorio. No hay grandes escenarios, pero si una batalla por el alma que
se libra palabra a palabra.

Como diacono permanente de la Arquidiocesis de Bogotd y responsable de procesos de
formacion permanente en la ESAE, me parecid que esta pelicula ofrecia una oportunidad
privilegiada para hablar con realismo cristiano sobre el mal, sin morbo y sin ingenuidad.
El cineforo que hemos realizado —y del cual nacen estos apuntes— quiere justamente
eso: ayudar a leer la pelicula a la luz del Evangelio, del Magisterio de la Iglesia y de la
experiencia espiritual de tantos creyentes que, cada dia, luchan contra la tentacién, el
pecado y la desesperanza.

El punto de partida lo encontramos en el Evangelio de san Marcos, donde los primeros en
reconocer a Jesus no son los discipulos, sino los espiritus impuros: «Sé quién eres: el Santo
de Dios» (Mc 1,24). Los demonios conocen a Cristo, pero no lo aman ni lo adoran; lo
temen y lo odian. Esta clave evangélica recorre toda la pelicula: el demonio que habla a
través de Edward tiene una lucidez impresionante sobre Dios, sobre el hombre y sobre la
historia, pero su inteligencia esta puesta al servicio de la destruccidn. Esa contradiccién es
uno de los grandes temas que iremos desgranando.

La Escritura nos recuerda también que «vuestro adversario, el diablo, ronda como ledn
rugiente, buscando a quién devorar» (1 Pe 5,8). No es una metafora decorativa, sino una
advertencia pastoral muy concreta: el mal no es un concepto abstracto, ni solo una
estructura, ni inicamente una metafora psicoldgica; hay una realidad personal que se
opone a Dios y busca arrastrar al hombre lejos de su vocacién de hijo. Nefarious pone
rostro dramatico a esta verdad, mostrando como el enemigo aprovecha heridas,
decisiones libres, ideologias y estructuras de pecado para llevar a una persona al limite.

Estos apuntes no son una critica cinematografica ni un tratado académico de
demonologia. Son, mas bien, un cuaderno de notas de fe, fruto del didlogo con la pelicula,

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 1



de la reflexidon teoldgica, de la oracion y de la experiencia pastoral. Quieren acompafiar a
guienes han visto el cineforo —de manera presencial o en la plataforma de la ESAE— y
ofrecerles un material para seguir meditando, orando y discerniendo. Si al terminar estas
paginas alguien se siente mas consciente del combate espiritual, mas confiado en la
victoria de Cristo y mas deseoso de vivir en gracia, el objetivo de este pequefio
documento se habra cumplido.

2. Claves para ver Nefarious con ojos cristianos

Ver Nefarious como cristiano no consiste en buscar simbolos escondidos ni exagerar
elementos demoniacos, sino en leer la trama desde la verdad revelada, desde lo que la
Iglesia ensefia sobre el misterio del mal, la libertad humana y la victoria de Cristo. Aqui
presento algunas claves que permiten entrar en la pelicula con discernimiento.

2.1 No es una pelicula de terror, sino un espejo espiritual

La pelicula evita deliberadamente los clichés del género. No hay efectos especiales,
levitaciones, ni rituales llamativos. El horror que presenta es mas profundo: la accién
lenta, calculada y real del mal, que se esconde tras discursos razonables y decisiones
aparentemente inocentes. La verdadera batalla sucede dentro del alma humana.

Esto esta en plena sintonia con lo que ensefa el Catecismo:

«La historia humana estd marcada por una situacion dramdtica de “lucha” entre el bien y
el mal» (CEC 409).

La sala de ejecucidn se convierte, asi, en un escenario teoldgico donde se juega el destino
eterno de un hombre.

2.2 El demonio no es metafora: es una persona espiritual

Muchos discursos culturales reducen al demonio a un simbolo de las malas decisiones o a
una construccion psicoldgica. La Iglesia, sin embargo, ensefia algo distinto:

«Satands y los demds demonios son criaturas espirituales que pecaron» (CEC 391).
«Su accion es real, pero estd limitada por la Providencia» (CEC 395).

Nefarious representa al demonio no como caricatura, sino como inteligencia pura, friay
perversa, en continuidad con la ensefianza biblica:

— tienta (Gn 3),

— acusa (Ap 12,10),

— miente desde su propia naturaleza (Jn 8,44).

Su objetivo ultimo es siempre el mismo: separar al hombre de Dios.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE



2.3 El mal imita, parodia y subvierte lo sagrado

Una clave central de la pelicula es entender que el demonio nunca crea nada.
Solo imita, deforma y manipula.

En varios momentos habla de su “evangelio negro”, de su “propésito”, de su “narrativa”.
Todo ello es una falsificacion del Evangelio verdadero, lo cual coincide con la intuicién de
los Padres de la Iglesia:

El demonio no crea: usurpa.
No edifica: destruye.
No ilumina: oscurece.

Por eso Jesus lo llama «padre de la mentira» (Jn 8,44).
2.4 La libertad humana es el campo de batalla

Uno de los grandes aciertos de la pelicula es mostrar que la posesion no ocurre de forma
magica. El demonio mismo lo explica: necesita una serie de “sies”, vacios de voluntad,
pequenas concesiones morales, decisiones tibias, heridas sin sanar.

Esto es profundamente teoldgico. La Iglesia afirma:

«Dios ha creado al hombre como ser racional, confiandole la dignidad de una persona
capaz de iniciar y controlar sus actos» (CEC 1730).

El demonio no puede forzar esa libertad, pero si seducirla, erosionarla, anestesiarla.
Nefarious muestra cémo un alma queda atrapada después de muchos pasos intermedios,
nunca de golpe.

2.5 Cristo es la clave hermenéutica: la luz que revela y derrota al mal

Aunque Cristo nunca aparece explicitamente en la pelicula, su ausencia revela su
presencia necesaria. Cada vez que el demonio menciona “al Carpintero”, su rabia, su odio
y su derrota se hacen evidentes. La cruz es un trauma para él:

«La cruz fue nuestro mayor error», dice en una de las lineas mas teoldgicas de toda la
obra.

Esto coincide plenamente con la Escritura:

«Despojo a los principados y potestades, y los exhibio publicamente, triunfando sobre
ellos en la cruz» (Col 2,15).

Toda la pelicula es inteligible Unicamente desde la victoria pascual.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 3



2.6 El discernimiento es indispensable: no todo lo racional es verdadero

El psiquiatra, ateo, intenta reducir todo a causalidad psicoldgica.

El sacerdote, racionalista, niega la posibilidad de posesion.

Ambos representan un error pastoral y antropolégico: confundir lo “verosimi
“verdadero”.

III

con lo

San Pablo advierte:
«El enemigo se disfraza de angel de luz» (2 Co 11,14).
Nefarious ensefia que sin discernimiento espiritual:
e lorazonable puede engaiiar,
e loldgico puede destruir,
e lo aparentemente “humano” puede ser deshumanizante.
2.7 La pelicula exige vigilancia espiritual, no miedo

La intencién pastoral de este cineforo no es provocar temor, sino despertar lucidez.
Como dice 1 Pedro 5,8, clave para todo cristiano:

«Sed sobrios y vigilad.»

El combate espiritual no es un privilegio de exorcistas ni de especialistas:
forma parte de la vida cristiana ordinaria. Nefarious lo recuerda con crudeza, pero
también con claridad.

3. Las siete verdades esenciales del combate espiritual en la pelicula

Nefarious no es solo una narracién cinematografica: es un retrato sorprendentemente fiel
de las dindmicas espirituales que describe la Escritura y que la Iglesia reconoce en su
ensefianza sobre el mal. Estas siete verdades ayudan a entender tanto la pelicula como la
vida cristiana cotidiana.

3.1. El mal actua con sutileza, no con espectacularidad

La pelicula evita el sensacionalismo. El demonio no se muestra con fendmenos
extraordinarios, sino a través de un dialogo incisivo, inteligente y manipulador. Esto
coincide con la advertencia biblica:

«El enemigo se disfraza de angel de luz» (2 Co 11,14).

La sutileza es su arma predilecta. Su estrategia no es asustar, sino convencer, normalizar y
anestesiar la conciencia moral.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 4



3.2. El demonio no puede forzar la libertad humana, pero si seducirla

Una de las lineas mas reveladoras de la pelicula es la explicacidn de la posesion:
una serie de “si-es” que la persona otorga progresivamente.

El Catecismo ensefa:

«La libertad hace al hombre responsable de sus actos» (CEC 1734).
«El poder de Satadn no es infinito» (CEC 395).

El demonio insiste, presiona, engaia, cansa...
pero no puede imponer el mal sin la cooperacion —consciente o no— del hombre.

3.3. La tentacion siempre apela a una verdad parcial para justificar una mentira mayor

El demonio nunca propone el mal de forma directa. Justifica, racionaliza, relativiza,
envuelve su discurso en légica aparente:

e  “muerte digna”,

e “decision personal”,

e “mivida, mis reglas”,

e “autorrealizacién”.
Justo como ensefid Jesus:

«Cuando habla mentira, habla de lo suyo, porque es mentiroso y padre de la mentira» (Jn
8,44).

La pelicula evidencia que las mentiras mas eficaces son las que se parecen mucho a la
verdad... pero sin verdad.

3.4. La cruz de Cristo es la derrota definitiva del demonio

Uno de los momentos mas teoldgicos de la pelicula es la confesién demoniaca:
«La cruz fue nuestro mayor error.»

Esto revela la verdad central de la fe:

«Triunfdé sobre los principados y potestades» (Col 2,15).

El demonio reconoce su fracaso definitivo.
El cristiano no lucha por la victoria: lucha desde la victoria ya obtenida por Cristo.

3.5. El demonio conoce a Dios con certeza... pero su voluntad esta fijada en el rechazo

Didcono Bernardo Vanegas ESAE



Esta es una de las claves que mejor explica la dinamica espiritual de la pelicula.
El demonio dice:

«Sé mas teologia que cualquier ser humano.»

Y es cierto: los demonios conocen la verdad de Dios, pero no pueden amarlo ni
obedecerlo. Su rechazo es irrevocable (CEC 393). Por eso su “teologia” no es sabiduria: es
conocimiento que se vuelve odio.

La pelicula recuerda que:
conocer no es suficiente; se requiere dar el paso del discipulo.
3.6. El mal utiliza las heridas, la soledad, el ego y la ideologia para entrar

A lo largo del filme, el demonio muestra cémo va debilitando poco a poco al alma de
Edward:

e heridas de infancia,
e abandono,
e resentimiento,
e decisiones tibias,
e experiencias de ocultismo,
e falta de familia y comunidad.
Es exactamente lo que ensefia el Catecismo:

«La ignorancia, las pasiones, las influencias externas pueden disminuir la responsabilidad,
pero también abrir la puerta al pecado» (cf. CEC 1735-1737).

El demonio no necesita grandes puertas: le basta una grieta.
3.7. La vigilancia cristiana es indispensable: el combate espiritual es cotidiano

El final de la pelicula —cuando el demonio intenta entrar en otra persona— refleja la
advertencia de san Pedro:

«Sed sobrios y vigilad» (1 Pe 5,8).

El combate no es un episodio aislado; es parte de la vida cristiana hasta el final.
Pero la vigilancia no nace del miedo, sino de la certeza:

Cristo es mas fuerte que el enemigo.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE



La victoria ya fue conquistada; nuestra tarea es caminar en ella.

4. Analisis teoldgico de las 12 escenas

ESCENA 1 - El nombre: «Los nombres tienen poder»
(00:09:32-00:11:12)

1. Fragmento seleccionado

El demonio declara:

— “Tengo un nombre... pero solo respondo al que me dio mi Amo.”

— “Los nombres son importantes. Tienen poder.”

Y ridiculiza el nombre humano del reo: “Edward es solo el nombre del cuerpo que habito.”

2. Eje teoldgico principal

El nombre en la Biblia no es una etiqueta: expresa identidad, mision y pertenencia.
El demonio revela que su “nombre” no expresa dignidad, sino dominacidn.

3. lluminacidn biblica
e Dios cambia nombres para dar mision: Abram - Abraham, Jacob - Israel.
e Jesus cambia el nombre a Simén - Pedro (Mt 16,18).
e Los demonios conocen nombres y temen ser nombrados (Mc 1,23-24).
e “No os alegréis de que los espiritus se os sometan...” (Lc 10,20).

El demonio de la pelicula reconoce esto: los nombres “tienen poder” porque designan
quién tiene autoridad sobre quién.

4. Aporte del Magisterio

El Catecismo ensefia que la autoridad de Cristo sobre los demonios es absoluta:
«La venida del Reino de Dios es la derrota del Reino de Satanas» (CEC 550).
Nombrar no es controlar magicamente, sino reconocer autoridad espiritual.

5. Comentario teoldgico-pastoral

Tu explicacion en el cineforo fue clave:

El demonio no quiere ser llamado “Edward” porque ese nombre no le pertenece; es del
hombre al que ha sometido. Prefiere el nombre que su “Amo” le dio, porque expresa su
esclavitud voluntaria al mal.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE



A diferencia de esto, el cristiano recibe un nombre nuevo en el bautismo —una identidad
gue nos configura con Cristo— mientras que el demonio, por su decisidn eterna, no puede
recibir un nombre de gracia, sino de destruccién.

6. Aplicacion espiritual

El cristiano no vive definido por etiquetas, heridas o pecados, sino por su nombre
bautismal.
El demonio busca siempre robar identidad; Cristo siempre la devuelve.

ESCENA 2 — La misidn: “Necesito que escribas mi historia”
(00:08:39—-00:09:23)
1. Fragmento seleccionado

El demonio confiesa haber llevado al suicidio al psiquiatra anterior y dice:
— “Te elegi. Necesito que hagas algo por mi... Vas a escribir mi historia.”

2. Eje teoldgico principal

El mal necesita voz humana para expandirse.
No crea nada, pero parasitariamente se apoya en la palabra humana para propagar su
mentira.

3. lluminacion biblica
e Laserpiente en el Génesis no crea: distorsiona (Gn 3).
e Eltentador en el desierto usa la Escritura de forma torcida (Mt 4,1-11).
e San Pablo habla del “evangelio distinto” (Gal 1,6-9), eco del “anti-evangelio”.

El demonio quiere que James se convierta en su evangelista.
Una parodia siniestra del verdadero Evangelio.

4. Aporte del Magisterio

El Concilio Vaticano Il ensena que el mal se difunde mediante estructuras, narrativas y
consensos sociales (GS 13).
El demonio propone a James no solo un acto: una misidn.

5. Comentario teoldgico-pastoral

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 8



En el cineforo explicaste muy bien que el demonio nunca actua sin buscar un aliado
humano. Quiere que James dé “racionalidad” a su mentira, que construya una narrativa
gue normalice la destruccién.

El psiquiatra ateo, al intentar analizar todo desde la légica, esta en riesgo de convertirse
en instrumento del mal sin darse cuenta.

6. Aplicacion espiritual

Las palabras construyen cultura.

Cada cristiano debe preguntarse:

¢Estoy transmitiendo Evangelio o anti-evangelio?

No todo lo racional es verdadero; no todo lo sentimental es bueno.

ESCENA 3 — La posesion: “Necesitamos una serie de sies”
(00:13:16—00:15:40)
1. Fragmento seleccionado

El demonio expone paso a paso como fue tomando control de Edward:

— Tentaciones graduales.

— Cuidados en la infancia.

— Heridas afectivas.

— Juegos de ocultismo.

— Falta de bautismo.

— Grietas morales.

Concluye: “El cuerpo huésped viene en grados... tentacion extrema, obsesion, infestacion,
posesion.”

2. Eje teoldgico principal

La posesion no es un acto instantaneo:
es un proceso moral y espiritual donde el maligno aprovecha heridas, decisiones y
omisiones.

3. lluminaciodn biblica
e Laserpiente inicia con didlogo, no con imposiciéon (Gn 3,1).

e Judas no es poseido de golpe: primero “entra el demonio en él” (Jn 13,27) tras
largos resentimientos.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE



e Jesus advierte que un espiritu puede “volver con otros siete” si la casa queda vacia
(Mt 12,43-45).

El mal opera gradualmente, mientras la gracia opera cuando la persona abre la puerta a
Dios.

4. Aporte del Magisterio
El Catecismo ensena:

«La libertad es la condicién de posibilidad del amor y también del pecado» (CEC 1730).
«La ignorancia, el miedo, las presiones pueden disminuir la responsabilidad... pero
también pueden abrir al mal» (CEC 1735).

La posesidn, como sefalaste, es la consecuencia final de muchos pequeiios
consentimientos.

5. Comentario teoldgico-pastoral
En tu intervencidn subrayaste dos puntos cruciales:

1. El demonio actuia donde hay vacio espiritual.
La “casa vacia” es la imagen mas fiel del alma sin sacramentos, sin comunidad, sin
oracion.

2. El demonio explota heridas emocionales.
Esto no sustituye la psicologia; la completa: lo emocional abre puertas espirituales.

Tu frase fue muy clara:
“La posesion es el fracaso acumulado de muchos actos libres.”

6. Aplicacion espiritual

La estrategia cristiana no es esperar a que haya peligro, sino vivir en gracia, cerrar
puertas, proteger a los jévenes, sanar heridas y cultivar habitos santos.

“Sed sobrios y vigilad” (1 Pe 5,8) es, en este contexto, mas actual que nunca.

ESCENA 4 — La eutanasia: “Muerte digna... suena mejor que asesinato.”
(00:28:56—00:30:36)
1. Fragmento seleccionado

El demonio revela a James que él si “matd” a su madre, aunque lo llame eutanasia o
“muerte digna”. Le recuerda:

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 10



— “Todo se hizo conforme a la ley.”
— “Eso suena mejor que asesinato, éverdad?”
— “Era vieja... inconveniente.”

2. Eje teoldgico principal

La pelicula denuncia una de las grandes mentiras culturales contemporaneas:
nombrar el mal con palabras suaves para hacerlo aceptable.

Eutanasia y suicidio asistido aparecen como gestos de compasion, pero en realidad
esconden un rechazo de la dignidad intrinseca de la vida humana.

3. lluminacion biblica
e «No matards» (Ex 20,13) no establece excepciones de conveniencia.

e «Aungque micarne se consuma, Dios es la roca de mi corazéon» (Sal 73,26): la
fragilidad no anula la dignidad.

e Jesus cuida a los enfermos, ancianos y moribundos: no elimina al sufriente,
acompaiia el sufrimiento.

El demonio se burla de la légica utilitaria: la vejez, el desgaste, las molestias... todo eso,
para él, “autoriza” matar.

4. Aporte del Magisterio

San Juan Pablo I, en Evangelium Vitae, afirma con fuerza:

«La eutanasia es una grave violacion de la Ley de Dios.» (EV 65)

Y afade:

«Lo que se llama “muerte digna” no es mas que una falsa compasién.» (EV 66)
La pelicula coincide exactamente con este diagndstico.

5. Comentario teoldgico-pastoral

Durante el cineforo dijiste algo muy importante:

El demonio usa el mismo método que usa hoy la cultura:
cambia el lenguaje para anestesiar la conciencia.

No elimina el mal; lo maquilla.

— “Interrupcién.”
— “Final asistido.”
— “Dignidad.”

Didcono Bernardo Vanegas ESAE

11



Pero como sefala el Papa Francisco:
«La cultura del descarte elimina vidas por resultar inutiles.»

Nefarious lo expresa con brutal franqueza:
“Era vieja. Inconveniente.”

6. Aplicacion espiritual

La Iglesia no acompafia la muerte, acompana al moribundo.
El cristiano estd llamado a custodiar la vida, especialmente donde parece menos valiosa:

e ancianos,
e enfermos terminales,
e personas con discapacidad.

El demonio celebra la eliminacion del débil; Cristo se identifica con él.

ESCENA 5 — El aborto: “Tu hijo nonato esta ahora en nuestro altar.”
(00:40:05—00:46:15)

1. Fragmento seleccionado

Este es uno de los momentos mas fuertes de toda la pelicula. El demonio revela:

— “Ella ha destrozado al bebé en su vientre.”

— “Los sacerdotes modernizados llevan bata blanca.”
— “No se oyen gritos. Todo ocurre en silencio.”

— “Tu hijo nonato estd ahora en nuestro altar.”

2. Eje teoldgico principal

La pelicula presenta el aborto no como un procedimiento médico, sino como un sacrificio
espiritual, un acto en el que el demonio se alegra porque destruye lo mas sagrado:
la vida inocente, imagen de Dios.

3. lluminacién biblica
e «Antes de formarte en el vientre te conoci» (Jer 1,5).
e «Me tejiste en el vientre de mi madre» (Sal 139,13).

e Jesus se encarna no como adulto, sino como embrién.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 12



e Lamatanza de los inocentes (Mt 2,16) muestra cdmo el mal odia la vida recién
nacida.

El demonio reconoce esta verdad: sabe cuanto hiere a Dios la muerte del inocente.
4. Aporte del Magisterio

San Juan Pablo Il declara en Evangelium Vitae:

«El aborto directo es siempre un desorden moral grave.» (EV 62)

Y afiade:

«Es un crimen abominable.» (GS 51)

Estos textos se alinean perfectamente con el tono de la pelicula.

5. Comentario teoldgico-pastoral

Tu sefalaste un punto decisivo durante tu explicacion:

El demonio compara el aborto con los sacrificios paganos antiguos:
bebés arrojados al fuego ante el idolo de Moloc.
Hoy no hay tambores para tapar los gritos, pero hay silencio clinico y lenguaje técnico.

— “Procedimiento.”
— “Producto.”
— “Contenido uterino.”

Nefarious no usa eufemismos porque no tiene que justificarse moralmente.
El dice la verdad cruda: es una destruccién espiritual con resonancia real en el infierno.

6. Aplicacion espiritual

La cultura actual ofrece una vision de libertad desconectada del bien.
Pero la verdadera libertad es la capacidad de elegir el bien, no de destruirlo.

El cristiano esta llamado a:
e acompaiar,

e consolar,

e apoyar,
e sanar,
e acoger.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 13



No a juzgar desde fuera, pero tampoco a callar la verdad del Evangelio.

ESCENA 6 — La condena: “Ese es el tercer asesinato.”
(01:06:27-01:10:41)

1. Fragmento seleccionado

El demonio enfrenta a James:

— “Me has estado estudiando desde nifio.”

— “Este es nuestro método favorito: estrangulacion.”

— “Cuando veo el instante en que el alma deja el planeta...”

Después, manipula a James para que firme el diagnostico que enviard a Edward a la
ejecucion.

2. Eje teoldgico principal

El demonio muestra su ultimo objetivo: la muerte del hombre como derrota de Dios.
Su placer no esta en el dolor fisico, sino en la pérdida espiritual, en arrebatar un alma a
Dios.

3. lluminacidn biblica

e Eldiablo «es homicida desde el principio» (Jn 8,44).

e «Viene arobar, matar y destruir» (Jn 10,10).

e La estrategia del mal es llevar al hombre a cooperar con su propia destruccion.
Aqui se cumple la palabra de san Pablo:

«No tenemos lucha contra carne y sangre... sino contra los poderes de este mundo de
tinieblas.» (Ef 6,12)

4. Aporte del Magisterio
El Catecismo enseiia:
«E| pecado es antes que nada una ofensa a Dios, un levantamiento contra El.» (CEC 1850)

El demonio no se satisface con la muerte fisica; busca romper la relacion del alma con
Dios.

Por eso celebra cuando James accede a firmar, aunque racionalmente “solo haga su
trabajo”.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 14



5. Comentario teoldgico-pastoral

En tu explicacion subrayaste que el demonio siempre conduce a la persona al punto
exacto donde:

e cree que hace lo correcto,
e cree que no tiene alternativa,
e cree que solo cumple un deber profesional,
e cree que es victima de un sistema.
Y sin embargo, coopera con el mal.

Lo mas inquietante es cdmo Nefarious goza viendo el “instante” en que un alma se separa
del cuerpo: es un odio profundo al ser humano, imagen de Dios.

6. Aplicacion espiritual
La pelicula recuerda que el cristiano:
e no negocia con el mal,
e no justifica el mal,
e no racionaliza el mal,
e no se escuda en estructuras para cometer el mal.

La conciencia debe ser custodiada, no suprimida.
El discernimiento espiritual evita que el creyente caiga en la trampa de “solo estoy
haciendo mi trabajo”.

ESCENA 7 — “Invitame a entrar”: la psicologia espiritual de la tentacién
(00:21:44-00:23:39)
1. Fragmento seleccionado

El demonio reta a James:

— “Pruébame que eres un demonio.”

— “Invitame a entrar. Déjame habitarte.”

James, ateo, acepta por arrogancia intelectual:

— “Tienes mi permiso completo, sin restricciones e irrevocable.”
Pero nada ocurre... todavia.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 15



2. Eje teoldgico principal

La tentacion se disfraza de reto intelectual, apelando al orgullo.
El demonio empuja a James a un acto gravisimo bajo apariencia de curiosidad racional.
El pecado siempre comienza por la soberbia, primera de las caidas angélicas.

3. lluminaciodn biblica
e Laserpiente desafia a Eva a “probar” algo aparentemente inocente (Gn 3,1-6).

e En las tentaciones de Jesus, el demonio intenta provocarlo diciendo: “Si eres Hijo
de Dios...” (Mt 4,1-11).

e Satands no puede entrar sin consentimiento:
«El diablo ya habia inspirado a Judas...» (Jn 13,2), pero requiere colaboracion.

James cae en la trampa de creer que la teologia es un experimento, no una realidad
espiritual.

4. Aporte del Magisterio
El Catecismo ensefa:

«El pecado es una eleccién libre contra Dios» (CEC 386).
«El diablo actua sobre la imaginacion y el afecto para desviar la voluntad» (interpretacion
clasica en la espiritualidad catdlica).

Lo que James hace es un acto objetivo de apertura espiritual, aunque subjetivamente lo
crea un juego.

5. Comentario teoldgico-pastoral

Aqui sefalaste algo muy importante en el cineforo:

El demonio no necesita que uno crea en él; basta que uno lo invoque.

La soberbia del ateo (“no tengo nada que temer porque no creo en ti”) es el terreno
perfecto para la tentacién.

El demonio no entra en ese momento porque busca un objeto mas grande: la caida final
de James.

6. Aplicacion espiritual

La vida cristiana exige humildad.

Con el mal no se juega.

Las decisiones que abrimos por curiosidad pueden tener consecuencias espirituales
profundas.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 16



ESCENA 8 — La irrupcion final: “Deberias haber aceptado mi oferta”
(01:24:04-01:25:49)

1. Fragmento seleccionado

Tras la ejecucidn de Edward, el demonio regresa, ahora buscando entrar en James:

— “Deberias haber aceptado mi oferta.”
James siente cémo algo intenta tomar control:
— “No me deja... iNo me deja soltar el arma!”
A punto de matarse, logra suplicar en silencio:
“Please... please...”

Y Dios interviene.

2. Eje teoldgico principal

Este es el punto de quiebre espiritual de James:

la gracia actuia donde la soberbia colapsa.

La posesidn fracasa no por fuerza humana, sino por un acto minimo de apertura a Dios,
un grito esencial: la suplica.

3. lluminacidn biblica
e «Todo el que invoque el nombre del Sefior sera salvado» (Rom 10,13).

e El hijo prédigo es rescatado en el instante mismo en que vuelve en si (Lc 15,17—-
20).

e El demonio puede oprimir, pero no puede arrebatar la libertad:
«Resistid al diablo y huira» (Sant 4,7).

La suplica de James es un acto de resistencia espiritual, aunque imperfecto.

4. Aporte del Magisterio

La Iglesia ensefia que:

«La gracia previene, prepara y suscita la libre respuesta del hombre» (CEC 2001).

Es exactamente lo que ocurre aqui:
James no ora desde la fe, sino desde la desesperacidn...
pero la gracia lo toma desde ese borde.

5. Comentario teoldgico-pastoral

Didcono Bernardo Vanegas ESAE



En tu explicacion dijiste que este momento es profundamente teoldgico porque:
e La posesion no ocurre sin un “si” humano,
e pero tampoco ocurre si el alma se vuelve hacia Dios, aunque sea minimamente.

e El demonio pierde porque no puede doblegar la libertad cuando esta se abre
hacia lo alto.

El “please” de James es una suplica esencial, primitiva, real: un acto de criatura clamando
a su Creador.

6. Aplicacion espiritual

Nunca es tarde para invocar a Dios.
Aunque alguien esté al borde del pecado, de la desesperacidn, de la muerte espiritual...
Dios actuia antes de que el alma caiga del todo.

El enemigo puede arrinconar, pero no puede vencer a una suplica humilde.

ESCENA 9 — El sacerdote fariseo: “Hemos evolucionado”
(00:32:10-00:34:02, aprox.)
1. Fragmento seleccionado

El sacerdote llega sin alba, sin ritual, sin cruz, portando una estola multicolor no liturgica, y
declara:

— “Hemos evolucionado. Las posesiones no existen como tal.”
— “Lo suyo es psicoldgico.”
— “Nunca he visto un caso real, pero no se preocupe.”

El demonio se burla abiertamente de él.
2. Eje teoldgico principal

Esta escena denuncia un fenédmeno dramatico:

el racionalismo pastoral que niega la existencia del mal espiritual.

El sacerdote representa a quien conserva los signos externos pero ha perdido la fe
interior.

3. lluminacion biblica

e Jesus expulsa demonios con autoridad, no dialoga con ellos (Mc 1,21-28).

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 18



e EnHechos 19,15, los demonios ridiculizan a quienes no actian en nombre de

Cristo.

e Jesus llama a los fariseos “sepulcros blanqueados” (Mt 23,27): apariencia sin

sustancia.
El demonio no teme al sacerdote... porque el sacerdote no cree en lo que porta.
4. Aporte del Magisterio

El Ritual de Exorcismos ensefna:

«El ministro debe ejercer la autoridad de Cristo; no dialoga con el demonio, sino que

ordena.»
El sacerdote de la pelicula hace exactamente lo contrario:
e dialoga,
e relativiza,
e niega la realidad espiritual,
e estd desprovisto de signos sacramentales validos.
5. Comentario teoldgico-pastoral
En tu analisis senalaste varios elementos gravisimos:
e Laestola no es liturgica: es un signo vacio.
e No porta crucifijo.
e Noora.
e No proclama la Palabra.
e No usa el nombre de Jesus.
e No ejerce autoridad sacramental.

e Reduce todo a psicologia.

e Declara “haber evolucionado”, negando el Evangelio que lo constituyé sacerdote.

El demonio, naturalmente, se rie de él.
Es un sacerdote que ya no cree en lo que anuncia.

6. Aplicacion espiritual

Didcono Bernardo Vanegas ESAE

19



El cristiano —y especialmente el ministro ordenado— debe evitar dos errores:
e El negacionismo espiritual (todo es psicoldgico).
e El sensacionalismo espiritual (todo es demoniaco).

La Iglesia ensefia un camino equilibrado:
discernimiento, autoridad, oracién, sacramentos y caridad.

ESCENA 10 — “La cruz fue nuestro mayor error”: el demonio confiesa su derrota
(01:01:45-01:02:41)

1. Fragmento seleccionado

El demonio declara:

— “Mi Amo disefid cada herramienta para destruir la creacion del Enemigo.”
— “Fracasamos por el Carpintero.”
— “La cruz fue nuestro mayor error.”

2. Eje teoldgico principal

Esta escena contiene una de las afirmaciones mas potentes de toda la pelicula:
el demonio confiesa que la cruz —aparente triunfo del mal— fue en realidad su derrota
definitiva.

Esta inversidn teoldgica es la clave de la fe cristiana:
la salvacién llega precisamente a través del sufrimiento del Hijo.

3. lluminacion biblica

e «Despojo a los principados y potestades, triunfando sobre ellos en la cruz» (Col
2,15).

o «El destruyd al que tenia el dominio de la muerte, es decir, al diablo» (Heb 2,14).

e «Si hubieran conocido la sabiduria de Dios, no habrian crucificado al Sefior de la
gloria» (1 Co 2,8).

La cruz no fue una derrota estratégica: fue una trampa divina en la que el mal cayé por su
propio odio.

4. Aporte del Magisterio

El Catecismo ensefa:

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 20



«La muerte de Cristo es al mismo tiempo sacrificio pascual que realiza la redencion
definitiva» (CEC 613).
«Por su obediencia hasta la muerte, Jesus vence al diablo» (CEC 411).

La frase del demonio coincide punto por punto con la teologia cristiana.
5. Comentario teoldgico-pastoral
Tu lo explicaste muy bien en el cineforo:

e Eldemonio calculd la destruccidn del Hijo.

e No previd la légica del amor sacrificial.

e Espiritu de soberbia, no puede comprender la humildad.

e Espiritu de dominio, no puede comprender la entrega.

e Espiritu de odio, no puede comprender la misericordia.
El demonio no puede comprender a Cristo porque no puede amar.
La cruz revela la imposibilidad del mal de anticipar la victoria del amor.
6. Aplicacion espiritual

El cristiano combate no hacia la victoria, sino desde la victoria.
La cruz es la bandera sobre el campo de batalla espiritual:
ya fue ganada, aunque el enemigo siga atacando.

ESCENA 11 - El “evangelio negro”: cuando el demonio parodia la Palabra
(00:34:02—-00:36:00, aprox.)

1. Fragmento seleccionado

Con arrogancia, el demonio declara:

— “éTeologia de un demonio?”
— “Sé mas teologia que cualquier ser humano.”
— “El disefio implica un disefiador... desafortunadamente para ambos, El existe.”

Y luego menciona su “propdsito”, su “narrativa”, su “historia que quiere que James
escriba”.

2. Eje teoldgico principal

Didcono Bernardo Vanegas ESAE

21



El demonio expone lo que podriamos llamar su anti-teologia:
conoce a Dios, conoce la verdad, conoce la doctrina...
pero no puede amarla ni obedecerla.

Por eso necesita escribir un evangelio negro: una version torcida de la verdad que lo
justifique a él y destruya al hombre.

3. lluminacion biblica
e Los demonios reconocen a Jesus: «Sé quién eres» (Mc 1,24).
e «Los demonios también creen... y tiemblan» (Sant 2,19).
e Satanas cita la Escritura para pervertirla (Mt 4,1-11).
e San Pablo advierte sobre “otro evangelio” (Gal 1,8).

El demonio no es ignorante: es enemigo.
No tergiversa por error, sino por voluntad perversa.

4. Aporte del Magisterio
El Catecismo ensefa:

«La opciodn de los angeles es irrevocable» (CEC 393).
«Los demonios conocen a Dios, pero por su eleccion libre se han apartado definitivamente
de El.» (sintesis doctrinal)

Por eso su “teologia” es conocimiento sin sabiduria, sin obediencia, sin caridad.
5. Comentario teoldgico-pastoral

En el cineforo insististe en una frase clave:

“Conocer no es suficiente; se requiere dar el paso del discipulo.”

Esto desbarata el orgullo intelectual:
la fe cristiana no es solo informacion, sino transformacion.

El demonio conoce perfectamente al Creador, pero
no puede postrarse y adorarlo, porque su voluntad se fijo eternamente en la soberbia.

Su “evangelio negro” busca destruir la Palabra verdadera y sustituirla con ideologia,
resentimiento, auto-justificacion y odio.

6. Aplicacion espiritual

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 22



El cristiano debe filtrar toda ensefianza —incluso la aparentemente “racional” y
“progresista”— a la luz del Evangelio auténtico.
La mentira mas peligrosa hoy es aquella que se parece a la verdad.

San Pablo lo dijo:

«Examinadlo todo y quedaos con lo bueno.» (1 Tes 5,21)

ESCENA 12 — El reencuentro final: “Sed sobrios y vigilad”
(01:26:00—final)
1. Fragmento seleccionado

Tras la ejecucidn, James es liberado... pero el demonio reaparece en el cuerpo de una
mujer sin hogar.

Ella lo mira y repite la frase amenazante:

— “Hola, James...”

El mal merodea de nuevo.
2. Eje teoldgico principal

La pelicula concluye con una verdad espiritual esencial:
El demonio no descansa.
La conversion de James no termina la batalla; comienza una nueva etapa de vigilancia.

3. lluminacion biblica

e «Sed sobrios y vigilad; vuestro adversario, el diablo, ronda como ledn rugiente» (1
Pe 5,8).

e «Cuando el espiritu inmundo sale de un hombre... vuelve con siete peores» (Mt
12,43-45).

e «Resistid al diablo y él huira» (Sant 4,7).

El mal busca vulnerabilidad: hambre, heridas, soledad, miseria.
La mujer en situacién de calle representa la fragilidad humana expuesta al ataque
espiritual.

4. Aporte del Magisterio

El Catecismo afirma:

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 23



«La vida cristiana es una lucha permanente» (CEC 409).
«El poder de Satan no puede impedir la edificacion del Reino» (CEC 395).

La Iglesia ensefia que la vigilancia cristiana no nace del miedo, sino de la sobriedad
espiritual.

5. Comentario teoldgico-pastoral
En tu analisis dijiste algo fundamental:
“La batalla por el alma no termina con una liberacién: continua en la vida diaria.”
La escena final es una metafora visual perfecta:
e el demonio busca un nuevo huésped,
e James debe permanecer vigilante,
e lalibertad recién recuperada debe ser protegida.
La gracia que salvé a James no lo exime de la lucha; lo capacita para ella.
6. Aplicacion espiritual
El cristiano vive entre:
e tentacion real,
e libertad real,
e graciareal.

No esta Ilamado a vivir con miedo, sino con vigilancia.
No con paranoia, sino con discernimiento.
No con fuerza propia, sino con Cristo.

5. La escena del sacerdote: un caso especial

Entre todas las escenas de Nefarious, ninguna es tan inquietante y teolégicamente
reveladora como la del sacerdote que acude a “ayudar”. La pelicula no exagera: lo que
muestra es un fendmeno pastoral real y doloroso en la vida de la Iglesia. Por eso merece
un capitulo aparte.

Este sacerdote llega sin los signos sacramentales adecuados, sin fe en la existencia del
demonio, sin autoridad espiritual... y el demonio se burla de él. La escena sintetiza una

Didcono Bernardo Vanegas ESAE



crisis mas profunda:
cuando el ministro ordenado conserva las formas, pero ha perdido la sustancia.

Analicemos los elementos principales.
5.1. La estola vacia: signo sin sacramento

El sacerdote porta una estola multicolor, con bandas irregulares y terminaciones en
arcoiris, que no corresponde a ningun uso liturgico reconocido. La estola, en si misma, es
un signo sacramental poderoso:

«El sacerdote actua in persona Christiy ejerce autoridad espiritual sobre el mal.»
(Ritual de Exorcismos)

Pero un signo pierde su fuerza cuando:

e no esta unido alafe,

e no esta unido a la intencion,

e no estd unido a la misién sacramental.
“Es una estola sin cruz, sin liturgia, sin fe... por eso el demonio no la respeta.”
La estola se vuelve un accesorio, no un sacramental.
5.2. El negacionismo espiritual: “Hemos evolucionado”
El sacerdote afirma:

e “Las posesiones no existen como tal.”

e “Hemos evolucionado.”

e “Todo esto es psicoldgico.”

Lo mas grave no es la falta de experiencia, sino la falta de fe en el Evangelio.
Jesus expulsaba demonios como signo del Reino (Mc 1,21-28), y El mismo dijo:

«Si expulso los demonios por el Espiritu de Dios, es que el Reino ha llegado» (Mt 12,28).
Negar la existencia del demonio es negar uno de los signos mesianicos fundamentales.

El demonio se rie no porque el sacerdote esté mal preparado, sino porque esta descreido.
5.3. Ausencia de la cruz, de la Palabra y de la oracién

El sacerdote llega:

e sin crucifijo,

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 25



e sin Biblia,
e sinritual,
e sinoracion,
e sininvocar el Nombre de Jesus.
La tradicidn de la Iglesia es clarisima:
e Jesus expulsaba demonios con autoridad (Mc 1,27).
e Los apodstoles lo hacian invocando Su Nombre (Hch 16,18).
e El Ritual ensefia que el exorcista no dialoga, sino ordena en Cristo.
Pero este sacerdote:
e dialoga,
e relativiza,
e escucha,
e intentarazonar,
e intenta “comprender”.
Todo lo contrario a lo que enseia la Iglesia.
5.4. Un fariseismo moderno: apariencia sin autoridad
Jesus dijo:
«Hagan lo que ellos dicen, pero no imiten sus obras» (Mt 23,3).
El sacerdote de esta escena encarna esa contradiccion:
e tiene el cuello clerical,
e tiene una estola,
e usa lenguaje religioso,
e estd “enelcargo”...
Pero no cree en la realidad espiritual que esos signos representan.

“Este sacerdote es peor que el psiquiatra ateo, porque el psiquiatra no conoce; pero
este si conoce... y no cree.”

Didcono Bernardo Vanegas ESAE

26



La incredulidad dentro del ministerio ordenado desarma la Iglesia desde dentro.
5.5. La humillacién: el demonio no lo respeta

Cuando el sacerdote habla, el demonio apenas se contiene la risa.
éPor qué?

Porque el demonio no teme signos vacios.
Respeta:

la fe,

la autoridad sacramental,

la oracion verdadera,

la comunidn con Cristo.
Pero este sacerdote renuncid a esas armas.
En la escena se ve cumplido literalmente lo que relata Hechos 19,15:

«A Jesus conozco, y sé quién es Pablo...
pero ustedes, ¢quiénes son?»

Cuando el sacerdote deja de creer en lo que anuncia, el demonio no solo no huye... se
burla.

5.6. Una llamada pastoral urgente: orar por los sacerdotes

Esta escena no debe leerse como critica, sino como llamado urgente a interceder por el
clero:

e por los sacerdotes cansados,
e por los que estan solos,
e por los que se han secularizado interiormente,
e porlos que han dejado de orar,
e porlos que ya no creen en lo sobrenatural.
San Juan Maria Vianney decia:
«Dejad una parroquia veinte afios sin sacerdote y se adoraran animales.»

Hoy podriamos parafrasear:
“Dejad un sacerdote sin oracidn, y el demonio lo hard irrelevante.”

Didcono Bernardo Vanegas ESAE

27



5.7. Aplicacion espiritual
Para los fieles:
e No esperen que todo lo sobrenatural dependa del sacerdote.
e Unlaico en gracia tiene mas fuerza espiritual que un sacerdote incrédulo.
e Conserven la fe viva.
e Oren por sus pastores.
e No dialoguen con el mal: proclamen a Cristo.
Para los ministros ordenados:
e Volver al Evangelio,
e Volver ala oracion,
e Volver al Ritual,
e Volver a la autoridad del Nombre de Jesus,

e \Volverala cruz.

7. El anti-evangelio y la batalla de las narrativas (El “evangelio negro”)

La escena del “evangelio negro” revela una de las estrategias mas finas del demonio en la
pelicula: la produccidn de un relato, una versién distorsionada de la realidad que
pretende sustituir la verdad revelada por una légica propia del enemigo. Nefarious no solo
quiere poseer cuerpos; quiere poseer narrativas, reinterpretar la historia humana desde
la destruccién, el nihilismo y el orgullo.

Esta escena expone con claridad un dato esencial del combate espiritual:
toda batalla espiritual es también una batalla de palabras, de significados, de relatos
que modelan la vision del mundo.

1. El demonio no quiere solo destruir: quiere ser “proclamado”

Cuando Nefarious le ordena a James que escriba, no busca dejar un testimonio; busca
fabricar un antievangelio donde el mal sea presentado como inevitable, poderoso y casi
necesario. Es la inversion radical del anuncio cristiano.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 28



Asi como Cristo envia a los discipulos a anunciar el Evangelio para comunicar vida, luz y
verdad, el demonio pretende que su “escritura” sea vehiculo de oscuridad, confusiény
desesperanza.

Esta postura coincide con lo que advierte san Pablo sobre los falsos anuncios:

«Si alguno anuncia un evangelio diferente del que habéis recibido, sea anatema»
(G4l 1,8).

No se trata solo de mensajes errados, sino de relatos que reclaman autoridad espiritual. El
demonio no es indiferente al lenguaje: lo usa como arma.

2. El “evangelio negro”: una légica sin encarnacion, sin redencidn, sin amor

Mientras el Evangelio de Jesucristo se fundamenta en la encarnacién, el amor sacrificado y
la victoria pascual, el “evangelio negro” propone:

e Un mundo sin responsabilidad moral real, solo determinismo y manipulacion.

e Una antropologia de desesperanza: el hombre seria inherentemente débil,
facilmente manipulable, siempre dispuesto al mal.

e Un “dios” rival —el Amo— que no ama ni salva, sino que domina, exige y destruye.
e Una ldgica anticreacional: todo lo creado es para ser usado y deshecho.

En palabras del Papa Benedicto XVI, es el intento de “sustituir la verdad por la mentira
organizada”, aquello que él llamé la dictadura del relativismo (Homilia, 2005).

El demonio sabe teologia —lo afirma en la pelicula— pero no tiene fe (cf. St 2,19). Por eso
su “evangelio” carece de vida; es puro concepto sin amor, puro dato sin esperanza.

3. El error estratégico del demonio: confunde intelecto con autoridad

Cuando Nefarious presume: «Sé mds teologia que cualquier ser humano», revela dos
errores demoniacos:

1. Confunde conocimiento con comunion.
El Evangelio no se entiende sin vivirlo; la verdad cristiana no se reduce a ideas, sino
a relacion personal con Cristo.

2. Pretende fundar autoridad espiritual sin obediencia.
Su “evangelio” es imposible porque no nace del Espiritu, sino de la soberbia.

De hecho, la pelicula muestra que el demonio puede “escribir” y manipular narrativas,
pero carece de poder para narrar el futuro de la salvacién, porque ese futuro pertenece
solo a Dios.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 29



4. La batalla actual: quién cuenta la historia del hombre

Este punto es profundamente pastoral. Nefarious denuncia —sin quererlo— uno de los
grandes combates actuales:

é¢Desde qué relato interpretamos la vida, el sufrimiento, la culpa, la libertad, el pecado y
la redencion?

Hoy existen “anti-evangelios” culturales:
e El relativismo moral.
e Laideologia que niega la existencia del pecado y del mal personal.
e La narrativa que reduce al ser humano a impulsos o traumas.
e Laideade que lalibertad es “hacer lo que quiera”, sin referencia a la verdad.
e La burla constante de lo sagrado, la pureza, la autoridad espiritual.

La pelicula, sin ser catdlica, evidencia un hecho teolégico:
cuando la verdad deja de proclamarse, el enemigo ocupa el megafono.

Por eso, la Iglesia insiste en custodiar el Evangelio:

«Conservar, defender y transmitir integramente la fe recibida de los apdstoles es tarea
esencial del Pueblo de Dios.»
(CEC 84)

La batalla espiritual no solo sucede en el corazdn, sino también en el imaginario, en el
lenguaje, en la cultura.

5. La respuesta cristiana: volver al unico Evangelio verdadero
Frente al anti-evangelio, la respuesta es clara:

e Contemplar a Cristo crucificado y resucitado, Unica clave hermenéutica de la vida
humana.

e Vivir en comunidad, donde el Evangelio se hace carne y no queda en ideas.
o Discernir los relatos culturales que intentan suplantar la verdad revelada.

e Formar la conciencia, para no dejarse arrastrar por narrativas seductoras.
e Proclamar la Palabra, con humildad y firmeza.

Como dijo san Juan Pablo II:

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 30



«Un Evangelio reducido o falsificado no es capaz de sostener la vida del hombre.»
(Redemptoris Missio 44)

El “evangelio negro” de Nefarious puede imitar, caricaturizar y seducir...
pero no puede salvar, porque no contiene amor, ni verdad, ni gracia.

8. El reencuentro final: vigilancia espiritual

La ultima escena de Nefarious, donde James se encuentra con Nefarious nuevamente —
esta vez en una mujer sin hogar—, funciona como un poderoso recordatorio teolégico: el
combate espiritual no termina mientras estemos en camino en esta vida. No importa la
victoria puntual, la liberacion momentanea o el progreso espiritual alcanzado; el enemigo
sigue actuando, rondando, buscando vulnerabilidades.

La pelicula, sin decirlo explicitamente, se hace eco de la ensefianza constante de la Iglesia:
la vigilancia es parte esencial de la vida cristiana.

1. El demonio no descansa: una presencia que busca ocasion

Cuando James ve a Nefarious en otro huésped, la pelicula subraya una verdad:
el demonio no desaparece por conveniencia narrativa.

El mal es persistente.
El tentador jamas se rinde.

No hay pacto, negociacion o razonamiento que pueda neutralizarlo. La estrategia
demoniaca consiste en esperar el momento oportuno (cf. Lc 4,13). La escena final ilumina
esta realidad biblica con fuerza cinematografica.

2. La vulnerabilidad como puerta de entrada

Nefarious aparece en una mujer fragil, indigente, invisibilizada por la sociedad.
La pelicula insinta algo teoldgica y pastoralmente cierto:

e El mal seinfiltra donde hay heridas.
e Busca las periferias del corazon.
e Se aprovecha de quienes carecen de proteccion espiritual, afectiva o comunitaria.

Esta dimensidn es clave para el ministerio:
quien esta aislado, herido o desesperanzado es especialmente vulnerable. Por eso la
Iglesia ora, acompafa y protege.

3. 1 Pedro 5,8 como clave hermenéutica del final

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 31



Cuando la escena muestra a Nefarious reencarnado en otra victima, resuena de fondo una
de las advertencias mas serias del Nuevo Testamento:

«Sed sobrios y vigilad, porque vuestro adversario, el diablo, ronda como ledn rugiente
buscando a quién devorar.»
(1 Pe 5,8)

Esta cita se convierte en la clave interpretativa del final de la pelicula:
e Lavigilancia no es paranoia, es sabiduria espiritual.
e Lasobriedad no es miedo, es claridad interior.

e El combate no es esotérico, sino profundamente humano: se libra en las
decisiones, las relaciones, los habitos, los sies y los noes.

La escena pone rostro a ese “leén rugiente”: un enemigo que cambia de forma, pero no
de naturaleza.

4. La libertad persiste; la tentacion también

James fue liberado, si.
Pero su libertad no significa ausencia de tentacion.

La pelicula recuerda una verdad esencial:
la liberacién no elimina la necesidad del discernimiento.

La libertad cristiana no es un estado pasivo, sino una tarea que se renueva dia tras dia. Por
eso la Iglesia ensefia:

e que el cristiano debe “revestirse de la armadura de Dios” (Ef 6,11),
e que la gracia fortalece la voluntad pero no anula el combate,
e que la conversidon requiere perseverancia.

James ahora sabe que el mal existe, que opera, que engaia... y que su propio corazon
sigue siendo campo de batalla.

5. Cristo es Seior incluso en la oscuridad

Aunque la Ultima escena es inquietante, no es un mensaje de desesperanza. Al contrario:
es una afirmacion de fe.

El demonio aparece, pero:

e no tiene la Ultima palabra,

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 32



e no controla la historia,
e no domina la libertad humana iluminada por la gracia,
e no puede oponerse a Cristo mas que como criatura caida.

La vigilancia no nace del miedo, sino de la certeza pascual:
Cristo ya ha vencido, y su victoria ilumina incluso las sombras mas densas.

El reencuentro final no muestra un triunfo del mal, sino un recordatorio del campo donde
se juega la existencia humana:
la libertad siempre puede elegir a Dios, incluso en medio del asedio.

9. Conclusiones finales para la vida cristiana

Nefarious no es solo una pelicula de tensién psicoldgica: es un espejo espiritual que deja al
descubierto el terreno real donde se libra la batalla por el corazén humano. Leida desde la
fe, se convierte en una provocacion saludable para recuperar la lucidez cristiana frente al
misterio del mal y la grandeza de la gracia. Estas son algunas claves finales para la vida de
quien sigue a Cristo.

1. Discernir: la primera tarea del cristiano

La pelicula deja claro que el enemigo opera mediante engafios, medias verdades,
seducciones y logicas aparentemente “racionales”. Por eso, la vida cristiana necesita
discernimiento continuo, esa capacidad espiritual de distinguir:

e lo que viene de Dios,
e lo que surge de la fragilidad humana,
e vylo queintenta sembrar el enemigo.

El discernimiento no es sospecha permanente, sino mirada afinada por la Palabra, por la
oracion y por la experiencia de la Iglesia.
Es la sabiduria cotidiana que evita que el corazén se vuelva ingenuo o distraido.

2. La vida sacramental: verdadera proteccion espiritual

La pelicula muestra lo vulnerable que queda un ser humano cuando vive sin ancla
espiritual.
En cambio, la tradicidn cristiana ensefa que la vida sacramental:

o fortalece la voluntad,

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 33



e ilumina la inteligencia,

e sana heridas,

e debilita las puertas por donde ingresa la tentacion,

e yrestablece la comunidn con Dios, Unica barrera inviolable al demonio.

El Bautismo, la Confesidn frecuente, la Eucaristia y la oracidn diaria no son devociones
opcionales: son el terreno donde se forja la libertad interior y donde se sostiene la
perseverancia frente al asalto del mal.

3. Realismo cristiano: ni ingenuidad ni fascinacion

El cristiano no se obsesiona con el demonio, pero tampoco lo ignora.
Nefarious expone, sin caricaturas, esta dimension de la fe: el mal personal existe, actua,
piensa, odia y busca destruir.

El realismo cristiano consiste en:
e reconocer la existencia del enemigo,
e sininflarlo ni convertirlo en protagonista,
e sabiendo que su poder estd limitado por Dios,
e yque suderrota esta sellada en la Cruz.

Como ensefia el Catecismo:

“Su accion es permitida por la divina providencia y tiende a la edificacion del hombre” (CEC
395).

El mal no es todopoderoso; Dios lo somete a los planes de la salvacidn.

4, La certeza invencible de la victoria de Cristo

Esta es la clave interpretativa de toda la pelicula:
el demonio habla, manipula, amenaza... pero siempre desde la derrota.

La Cruz —que él mismo describe como “nuestro mayor error”— es la proclamacion
definitiva de que el amor vence a la muerte, que la obediencia vence a la soberbia, que la
luz vence a la oscuridad.

Por eso, aunque el combate continue, el cristiano lucha desde la victoria, no hacia ella.
La esperanza, entonces, no es ingenuidad sino la certeza de que:

e Cristo reina,

Didcono Bernardo Vanegas ESAE 34



e su gracia actua,

e su misericordia restaura,

e suresurreccion sostiene la historia,

e ynada puede separarnos de su amor (cf. Rm 8,38—39).
5. La misidn del creyente: no temer, sino vigilar y orar

La pelicula termina con una escena inquietante, pero profundamente evangélica: la
vigilancia debe ser permanente.

La mision del cristiano no es temer al enemigo, sino permanecer en Cristo:
e vigilando el corazon,
e viviendo sobria y conscientemente,
e resistiendo en la fe (cf. 1 Pe 5,9),
e amando al préjimo,
e confesando la verdad,
e perseverando en la oracién.

La vigilancia cristiana no es miedo; es amor atento.
No es obsesidn; es fidelidad.
No es debilidad; es fortaleza en Dios.

Y asi, incluso cuando el enemigo ronde —como ledn rugiente— el discipulo sabe que
Cristo camina delante, y que su Espiritu sostiene cada paso.

Didcono Bernardo Vanegas ESAE



